







الدليل من القرآن الكريم

قال تعالى: {هُوَ الْأُوِّلُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَ

بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ}

[الحديد: ١]





عَنْ سُهَيْلٍ، قَالَ: كَانَ أَبُو صَالِحٍ يَاْمُرُنَا، إِذَا أَرَادَ أَصَدُنَا أَنْ يَنَامَ، أَنْ يَضَطَجِعَ عَلَى شُهِّ الْأَيْمَنِ، ثُمَّ يَقُولُ: «اللهُمَّ رَبَّ السَّمَاوَاتِ وَرَبَّ الْأَرْضِ وَرَبَّ الْتَّوْرَاةِ عَلَى شِعِّهِ الْأَيْمَنِ، ثُمَّ يَقُولُ: «اللهُمَّ رَبَّ السَّمَاوَاتِ وَرَبَّ الْأَرْضِ وَرَبَّ الْتَّوْرَاةِ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ، رَبَّنَا وَرَبَّ كُلِّ شَيْء، فَالِقَ الْحَبِّ وَالنَّوَى، وَمُنْزِلَ التَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيلِ وَالْغُرْقَانِ، أَعُودُ بِكَ مِنْ شَرِّ كُلِّ شَيْء أَنْتَ آخِدُ بِنَاصِيَتِه، اللهُمَّ وَالْإِنْجِيلِ وَالْغُرْقَانِ، أَعُودُ بِكَ مِنْ شَرِّ كُلِّ شَيْء أَنْتَ الْآخِرُ فَلَيْسَ بَعْدَكَ شَيْء، وَأَنْتَ الْآخِرُ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيْء، وَأَنْتَ الْبَاطِنُ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيْء، اقْضِ عَنَّا الظَّاهِرُ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيْء، اقْضِ عَنَّا الطَّاهِرُ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيْء، اقْضِ عَنَّا الطَّاهِرُ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيْء، وَأَنْتَ الْبَاطِنُ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيْء، اقْضِ عَنَّا الطَّاهِرُ فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيْء، وَأَنْتَ الْبَاطِنُ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيْء، اقْضِ عَنَّا الشَّاهِرُ فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيْء، وَأَنْتَ الْبَاطِنُ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيْء، اقْضَ عَنَّا الْفَقْرِ»





العلو و الارتفاع؛ معاني الظاهر في اللغة ؛ الظاهر اسم فاعل لمن اتصف بالظهور ، والظهور العلو والارتفاع ،

قال تعالى : " فَمَا اسْطَاعُوا أَنْ يَظْهَرُوهُ وَمَا اسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْباً " [الكهف:٩٧]

أي ما استطاعوا أن يعلو عليه لارتفاعه .

## في حق الله تعالى

یدل علی عظمة صفاته، واضمحلال کل شيء عند عظمته من ذوات وصفات وعلی علوه.

[تفسير أسماء الله الحسنى للسعدي ١٧٠/].

فهو الذي ظهر للعقول بحججه وبراهين وجوده وأدلة وحدانيته هذا إن أخذته من الظهور وإن أخذته من قول العرب ظهر فلان فوق السطح إذا علا، فهو من العلو، والله تعالى عال على كل شيء وليس المراد بالعلو ارتفاع المحل لأن الله تعالى يجل عن المحل والمكان وإنما العلو علو الشأن وارتفاع السلطان.

[تفسير أسماء الله الحسنى للزجاج ٢٠/١]





تفسير الطبري، جامع البيان في تأويل القرآن، محمد بن جرير بن الطبري [168/23]

{الظاهر}؛ على كل شيء دونه، وهو العالي فوق كل شيء، فلا شيء أعلى منه.

> الفخر الرازي [مفاتيح الغيب - التفسير الكبير] أبو عبد الله التيمي الرازي الملقب بفخر الدين الرازي [447/29 - 448].

(الظاهر): أما كونه تعالى ظاهرا وباطنا، فاعلم أنه

ظاهر بحسیب الوجود، فإنك لا ترى شیئا من الكائنات والممكنات إلا ویکون دلیلا علی وجوده وثبوته وحقیقته وبراءته عن جهات التغیر إنه ظاهر بحسب الدلائل،

وإنه باطن عن الحواس محتجب عن الأبصار، وأن جماعة لما عجزوا عن جواب جهم قالوا:

معنى هذه الألفاظ مثل قول القائل: فلان هو أول هذا الأمر وآخره وظاهره وباطنه، أي عليه يدور، وبه يتم.



واعلم أنه لما أمكن حمل الآية على الوجوه التي ذكرناها مع أنه يسقط بها استدلال جهم/ لم يكن بنا إلى حمل الآية على هذا المجاز حاجة، وذكروا في الظاهر والباطن أن الظاهر هو الغالب العالي على كل شيء، ومنه قوله تعالى: {فأصبحوا ظاهرين} [الصف: ١٤] أي غالبين عالين، من قولك: ظهرت على فلان أي علوته، ومنه قوله تعالى: عليها يظهرون [الزخرف: ٣٣] وهذا معنى ما روي في الحديث: «وأنت الظاهر فليس فوقك شيء».

ابن كثير [تفسير القرآن العظيم، أبو الفداء إسماعيل بن كثير القرشي البصري [6/7].

{هُوَ الْأُوَّلُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ}؛ وهذه الآية هي المشار إليها في حديث العرباض بن سارية: أنها أفضل من ألف آية.





عند الآلوسي [روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني/ شهاب الدين محمود الألوسي [167/14].

{الظاهر}؛ وَالظَّاهِرُ أي بوجوده لأن كل الموجودات بظهوره تعالى ظاهر.





عند شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-[الفتوى الحموية الكبرى، 360/1].

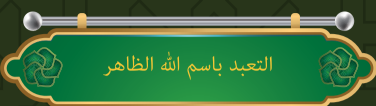
فهو تبارك وتعالى الظاهر العالي فوق كل شيء، فهذه صفات ربنا التي وصف بها نفسه في كتابه، ووصفه بها نبيه، وليس في شيء منها تحديد ولا تشبيه ولا تقدير

لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ} [الشورى:۱۱] لم تره العيون فتحده كيف هو، ولكن رأته القلوب في حقائق الإيمان.

ابن منده [التوحيد ومعرفة أسماء الله عز وجل وصفاته على الاتفاق والتفرد لابن منده، [82/2].

ومعنى الظاهر ظاهر بحكمته، وخلقه وصنائعه وجميع نعمه التي أنعم بها فلا يرى غير





أن يعلم العبد أن الله الظاهر أظهره من العدم إلى الوجود

كما أظهر له الخلوقات ووهبه السمع والبصر والعقل وساق إليه الرزق، وأظهر له الدين

َ {هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْهُشْرِكُونَ}

[التوبة: ٣٣].

فليظهِر لربه الإيمان والعمل الصالح والخلق الحسن يسعد في دنياه وأخراه ويحبه الله ويحبه الناس.

> أن يتوجه بالذل بين يديه ويخلص العبادة له دون سواه ويحسن له القول والعمل

فربنا الظاهر القاهر فوق عباده يدبر أمورهم ويرى ذواتهم ويسمع أقوالهم وينظر إلى أعمالهم

{مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرِ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَن مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ} [النحل: ٩٧].



أن يبادر بالتوبة مما سلف من الذنوب الظاهرة والباطنة فيزين ظاهره وباطنه ويظهر ما أمره الله بإظهاره

فيأمر بالمعروف وينهى عن المنكر ويدعو إلى الله ويصبر في سبيل الله يدخله الله في رحمته ويباهي به ملائكته.

قال تعالى: {وَهُوَ الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُو عَنِ السَّيِّئَاتِ وَيَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ} [الشورى: ٢٥]

وقال سبحانه؛ {وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُوْلِيَاءُ بَعْضِ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمً} [التوبة: ١٧]

أن يعلم أن الله يستوي عنده السر والعلانية والبادية والخافية

بما في ذلك الخطرات والأقوال والأفعال والحركات

{إِنَّا كُلَّ شَيْء خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ وَمَا أَهْرُنَا إِلَّا وَاحِدَةٌ كَلَهْمِ بِالْبَصَرِ وَلَقَدْ أَهْلَكْنَا أَشْيَاعَكُمْ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ وَكُلُّ شَيْء فَعَلُوهُ فِي الزَّبُرِ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ مُسْتَطَرٌ} [القمر: ٤٩ – ٥٣].







KNOWINGALLAH.COM